## L'epigrafia ebraica e cristiana

Simbologia, punti di contatto e differenze

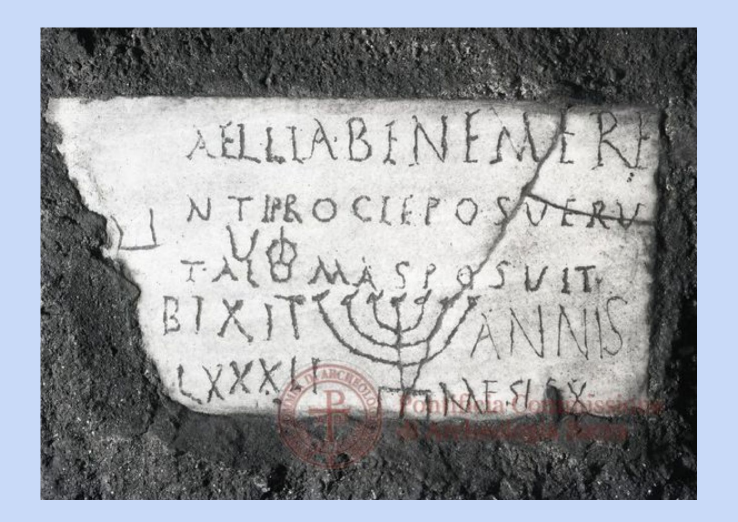
Nell'ambito di un'indagine sul rapporto fra testo e immagine non si può trascurare il valore visivo che un monumento assume nel suo complesso, quando ripropone esso stesso un oggetto del mondo reale. Prima dell'iscrizione e prima dell'apparato iconografico, che arricchiscono il monumento, c'è il supporto, che può essere concepito esso stesso come imitazione e riproduzione di res.

Gli apparati decorativi delle iscrizioni si distinguono in due categorie principali:

- quelli che sono parte integrante del testo
- quelli che hanno un significato escatologico o fanno riferimento alla simbologia funeraria

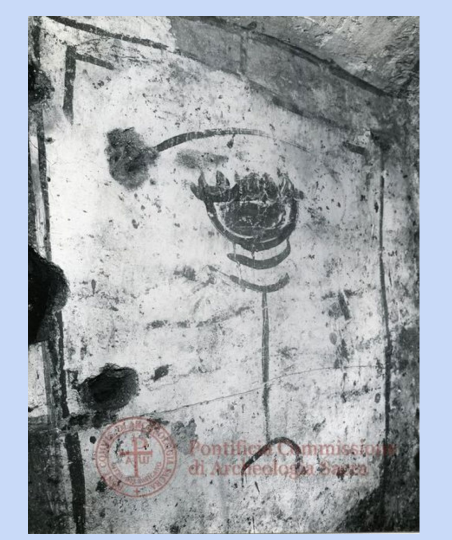
Nell'epigrafia di ambito ebraico il simbolo più ricorrente è la menorah. Il termine indica genericamente un candelabro, ma convenzionalmente la menorah è IL candelabro per eccellenza.







Pur essendo un simbolo marcatamente giudaico, sono state ritrovate lucerne con menorah in contesti inequivocabilmente cristiani. Perché?



- Le interpretazioni della menorah per i Padri della Chiesa:
- significato allegorico: i sette bracci rappresentano i sette doni dello Spirito Santo;
- è l'immagine di Cristo, della Chiesa e della Croce;

Lo scopo era intravedere nei riti, nelle prescrizioni e negli oggetti propri del culto giudaico un'anticipazione del Cristianesimo

## Interpretazioni della menorah:

- i sette bracci rappresenterebbero la creazione, con quello centrale a definire il sabato:
- l'albero della fede, le cui sette fiamme sono i sette occhi di Dio che scrutano la Terra (in una iscrizione della Tessaglia la menorah è accompagnata dalla dicitura "Immagine di Dio che vede");
- la luce imperitura della Torah

Per Filone d'Alessandria la menorah rappresenta i tre pianeti che, per ogni parte, stanno ai lati del Sole, come una lira cosmica.

Nel libro di Isaia, la menorah raffigura il Messia su cui si posano i doni dello Spirito Santo.

Rappresentare la menorah sul proprio sepolcro unirebbe le sue due interpretazioni più frequenti: il Dio di Abramo e il Logos che si congiungono per la vita eterna.

Per i Cristiani rappresenta essenzialmente la croce, Cristo luce del mondo e infine la Chiesa, ma mai rappresenta la sinagoga. Essendo portatrice di luce, va a rappresentare la vittoria di Cristo sulle tenebre





Dallo studio delle iscrizioni nelle catacombe, si nota come agli inizi esistesse una scarsa cura nell'impostazione del loculo che risultava avere l'aspetto di una sepoltura "provvisoria". Anche l'epigrafe risente di questa povertà e "provvisorietà".



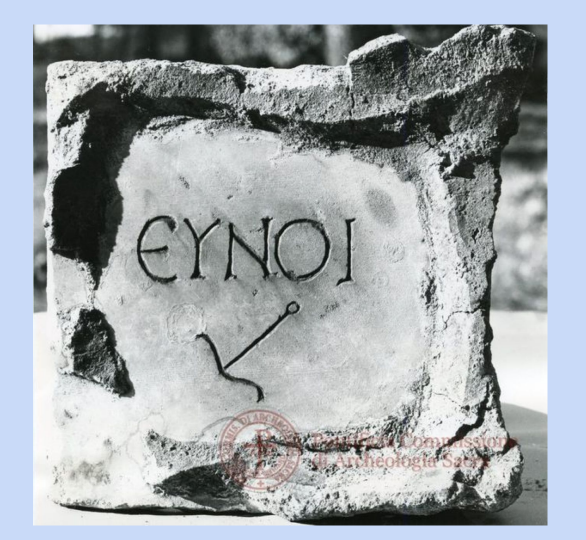




Non sempre l'apparato iconografico assume forme definite e decodificabili e non è pertanto necessario cercare significati sofisticati ed improponibili in simboli che di fatto riempiono lo spazio per una sorta di *horror vacui*.

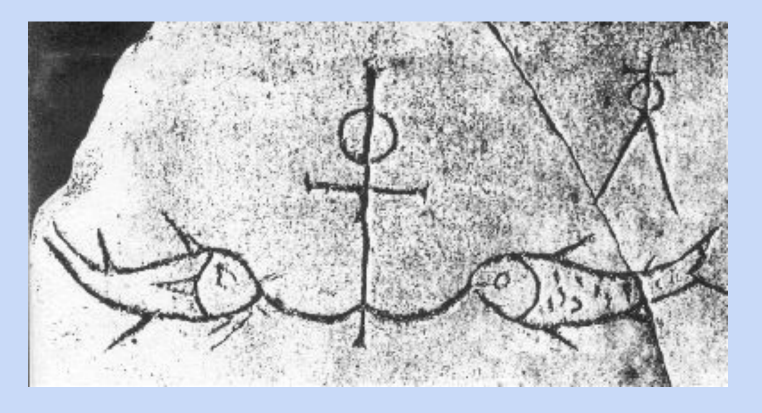
I simboli più precoci e ricorrenti, come l'ancora e il pesce, hanno una forte plurivalenza semantica.

La presenza di ovini, pesci, ancore nelle lastre può essere spiegata con una sineddoche figurativa, un'abbreviazione iconografica di contesti più ricchi.



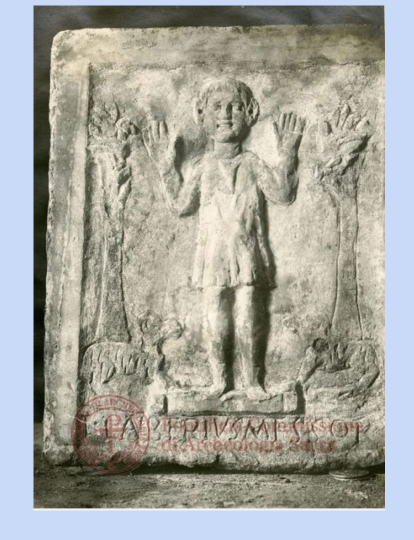
L'ancora è uno dei simboli cristiani più antichi, tanto che cade in disuso a partire dal III secolo.

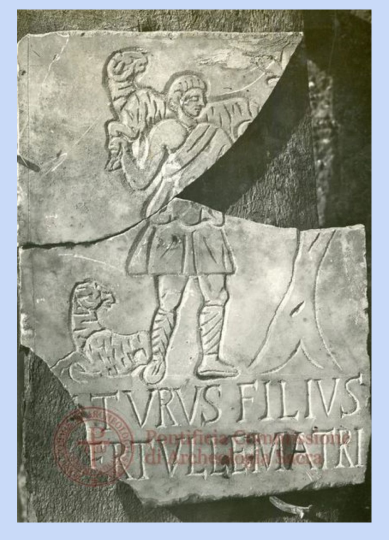
Si trova anche in qualche iscrizione pagana, quindi deve essere interpretato con prudenza.



E' il simbolo più conosciuto e studiato in assoluto dell'epigrafia cristiana, tuttavia è entrato nella simbologia cristiana dal paganesimo, passando attraverso l'ebraismo. A volte è accompagnato dal pane a ricordare il miracolo della moltiplicazione.

In alcune iscrizioni l'iconografia del reale si accompagna a quella spirituale. Abbiamo perciò immagini di defunti nell'atto di refrigerarsi o ritratti nel gesto dell'expansis manibus.





Il buon pastore rappresenta comunemente l'immagine di Dio pastore di anime, ma ha dei paralleli nell'arte ellenistica e degli antecedenti nell'Asia Minore, nell'arte greca arcaica e in quella etrusca.







## Simbologia cristiana: i monogrammi

monogramma col nome di Cristo (XP) detto anche costantiniano, eusebiano o decussato

croce monogrammatica, detta staurogramma, da stauròs=croce (TP)

cristogramma, unione delle lettere IX che formano il nome Gesù Cristo (cronologia precostantiniana)





Non si dovrebbe parlare, in senso critico-storico, di iscrizioni ed epigrafia cristiane quanto di "un certo numero di iscrizioni poste a persone che hanno fatto professione di fede cristiana o che hanno appartenuto a cerchie che possono definirsi cristiane", ma che comunque esse non si differenziano in senso tecnico da quelle pagane.

H. Solin

Seguendo la storia dell'epigrafia in senso diacronico possiamo osservare modelli e strutture che seguono delle vere e proprie mode e che si riscontrano tanto nelle iscrizioni pagane, quanto in quelle ebraiche e cristiane.

Le caratteristiche dei testi sono spesso così simili da non riuscire a distinguere con certezza a quale ambito debba essere attribuito un determinato manufatto e quelle che riteniamo essere delle peculiarità di un ambito sono a volte presenti in testi in cui non ci aspetteremmo di trovarle.

D(is) M(anibus)/D(is) M(anibus) S(acrum) in iscrizioni cristiane

Menorah in iscrizioni cristiane

Le prime iscrizioni cristiane hanno una struttura semplice, composta spesso solo dal nome del defunto dipinto con inchiostro rosso o verde su una tegola attaccata al sepolcro. E' la tipologia tipica definibile come "iscrizioni priscillane", poiché si trovano in gran numero nella Catacomba di Priscilla a Roma, una delle prime ad essere state utilizzate.







Formulario cristiano:

Molto frequente l'uso di formule come "requiescit/requiescat in pace" o semplicemente "in pace".

Presenza di dati biometrici.

Solo in epoca più tarda compare negli epitaffi una locuzione introduttiva e l'elogio del defunto.

Frequente anche la presenza della data della depositio, che spesso era identica alla data della morte.

Formulario ebraico:

Molto frequente l'uso di formule come "requiescit/requiescat in pace" o semplicemente "in pace".

Presenza di dati biometrici.

Solo in epoca più tarda compare negli epitaffi una locuzione introduttiva e l'elogio del defunto.

Frequente anche la presenza della data della depositio, che spesso era identica alla data della morte.

## Criteri distintivi:

Criterio epigrafico: uso di formule che richiamino un ambito preciso e/o utilizzo di una simbologia specifica Es. monogramma, staurogramma, pesce, ancora (cristiano); menorah, shofar, lulav, etrog, uso della lingua ebraica (ebraico)

Criterio archeologico: il manufatto viene ritrovato in un contesto archeologico assolutamente distinguibile. Es. sepolture a kokhim o a forno (ebraico)

Criterio onomastico: uso di etnici o di nomi "tipici".

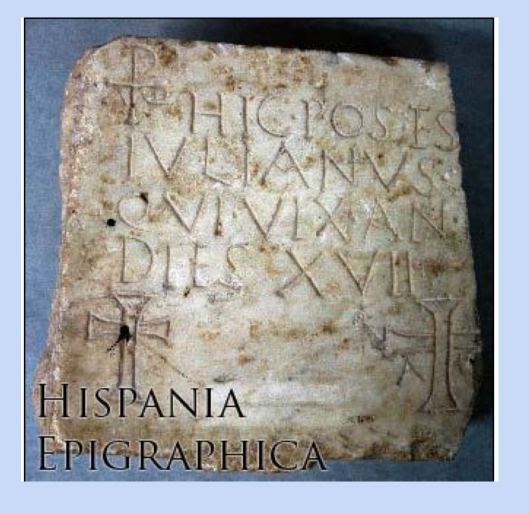
Il criterio onomastico è il più difficile da determinare poiché non esiste una vera e propria regola che permetta di distinguere perfettamente a quale ambito appartenga un nome.

I nomi, ieri come oggi, seguivano delle "mode" periodiche o erano dovuti ad altri fattori (ad es. affrancamento, concessione di cittadinanza)

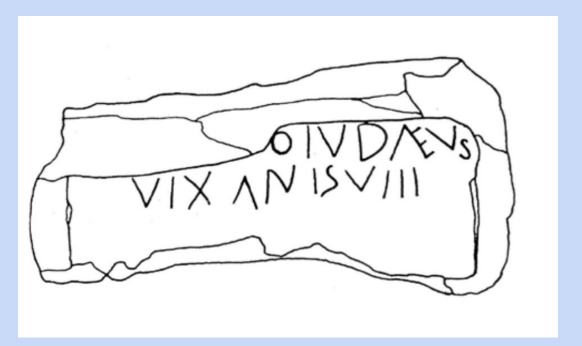


B(onae) m(emoriae)
Fortunatus
Qui vixit annis
Pl(us) m(inus) XL quievit
In pace d(ie) n(onarium) Nob(emb)r(ium)

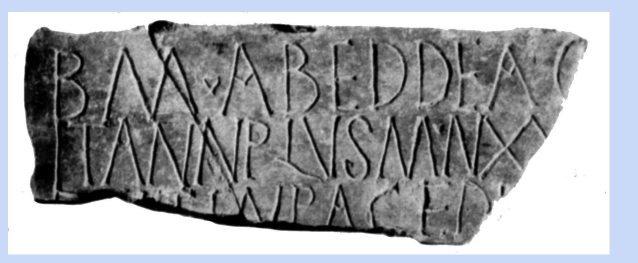
Cristiano o ebraico?



Hic pos(itus) est in pace Iulianus ser(vus) C(h)risti qui vix(it) an(nos) tres me(nses) du(os) dies XVII.



[---]o Iudaeus Vix(it) an(n)is VIII.



B(onae) m(emoriae) Abeddea q[ae vix]=
It ann(is) plus m(inus) n(umero) XX[--qui]=
Evit in pace de[p(osita) ---]
-----?



[H]ic iacet Gaudiosa infantula qui bissit annorum plus minu(s) tres requiebit in pacem [- - -] אמן

D. Mazzoleni, Origine e cronologia dei monogrammi: riflessi nelle iscrizioni del Musei Vaticani, in Le iscrizioni dei cristiani in Vaticano, ISS 2, Roma 1997, pp. 165-171

F. Bisconti, L'apparato figurativo delle iscrizioni cristiane di Roma. In Le iscrizioni dei cristiani in Vaticano, ISS 2, Roma 1997, pp. 173 e sg.

P. Galterio, *Simboli e raffigurazioni*, in *Arte ebraica a Roma e nel Lazio*, a cura di Daniela Di Castro, Roma 1994, p. 36-37

M. Piras, La simbologia ebraica: a proposito dell'ipogeo di Beronice a Sulci, in SEBarc XI, 2013, pp. 163-175

A. M. Corda, *Le iscrizioni cristiane della Sardegna*, Città del Vaticano 1999